
 1

「神天上」と「八幡叱責」について 

                                                    筆者： モッコス 

 * 筆者注 
 ・引用文は四角枠で囲む。 
 ・引用文中の省略は（＊中略）で⽰す。 
 ・引用した御書の頁数は、御書新版のもの。 
 ・⽇蓮⼤聖⼈と⽇興上⼈についての敬称と敬語表現は省略した。 
 ・■ は、内容の区切りを⽰すために用いた。 

 

 宮田幸一氏が、氏のウェブ・サイトで公開している「『本尊問答抄』について」の中で、

『⽴正安国論』の いわゆる「神天上」の法門と 『種々御振舞御書』で説かれる⻯の⼝法

難の際に⽇蓮が八幡⼤菩薩を叱咤した件（以下「八幡叱責」と略称）に関して、⽇蓮と⽇

興を批判している。 これについて、以下の点を取り上げてみたい： 

＜１＞ 仏法で説く「神」について 

＜２＞ 五⽼僧・⽇向の神社参詣容認について 

＜３＞ 宮田幸一氏の神天上と八幡㥫責に関する記述について 

 

ちなみに『⽴正安国論』の神天上の法門は、たとえば次のように説かれてる： 

 

 世皆正に背き、⼈ことごとく悪に帰す。 

故に、善神は国を捨てて相去り、聖⼈は所を辞して還りたまわず。 

ここをもって、魔来り、⻤来り、災起こり、難起こる。  

⽴正安国論 25 頁 

【現代語訳】 

世の中は上下万⺠あげて正法に背き、⼈々は皆悪法に帰している。 

それゆえ、守護すべき善神はことごとく国を捨て去ってしまい、聖⼈は所を辞

し他の所へ⾏ったまま帰って来ない。 

そのために善神・聖⼈にかわって、魔神・⻤神が来、災いが起こり、難が起こ

るのである。 

（現代語訳は御書講義録より） 

 

『種々御振舞御書』の「八幡叱責」とは、次のように説かれてるものである： 



 2

 

 さては⼗⼆⽇の夜、武蔵守殿のあずかりにて、夜半に及び頸を切らんがために

鎌倉をいでしに、わかみやこうじにうちいでて、四方に兵のうちつつみてあり

しかども、⽇蓮云わく「各々さわがせ給うな。べちのことはなし。八幡⼤菩薩

に最後に申すべきことあり」とて、馬よりさしおりて高声に申すよう、「いか

に八幡⼤菩薩はまことの神か。 （＊中略） 

今、⽇蓮は⽇本第一の法華経の⾏者なり。その上、⾝に一分のあやまちなし。

⽇本国の一切衆⽣の法華経を謗じて無間⼤城におつべきをたすけんがために

申す法門なり。 （＊中略） 

釈迦仏、法華経を説き給いしかば、 （＊中略） 

⽇本国等の善神・聖⼈あつまりたりし時、『各々、法華経の⾏者におろかなる

まじき由の誓状まいらせよ』とせめられしかば、一々に御誓状を⽴てられしぞ

かし。 （＊中略） 

いそぎいそぎこそ誓状の宿願をとげさせ給うべきに、いかにこの処にはおちあ

わせ給わぬぞ」と、たかだかと申す。 

さて最後には、「⽇蓮、今夜頸切られて霊山浄土へまいりてあらん時は、まず

『天照太神・正八幡こそ起請を用いぬかみにて候いけれ』とさしきりて、教主

釈尊に申し上げ候わんずるぞ。 いたしとおぼさば、いそぎいそぎ御計らいあ

るべし」とて、また馬にのりぬ。 

種々御振舞御書 1230〜1231 頁 

【現代語訳】 

 さて⼗⼆⽇の夜は、武蔵守宣時の預かりで夜半に達し、それから首を斬るた

めに鎌倉を出発したが、若宮⼩路に出たとき、四方を兵⼠が取り囲んでいたけ

れども⽇蓮は 「みんな騒ぎなさるな、ほかのことはない、八幡⼤菩薩に最後

にいうべきことがある」 といって馬からおりて⼤高声で次のようにいった。 

「本当に八幡⼤菩薩はまことの神であるか。 

（＊中略）  

今⽇蓮は⽇本第一の法華経の⾏者である。 その上⾝に一分の過失もない。 い

ま法のために首を斬られようとしているが これは⽇本の国のいっさいの衆

⽣が法華経を誹謗して無間⼤城に堕ちるべき者を助けようとして申している

法門である。 

（＊中略） 



 3

その上、釈迦仏が法華経を説いたときには 

（＊中略） 

⽇本国等の善神・聖⼈が集まったとき、仏に 『おのおの法華経の⾏者に対し

て疎略な守護をいたしませんという誓状を差し出しなさい』 と責められて一

⼈一⼈の誓状を⽴てたではないか。 

（＊中略） ⼤いそぎで誓状の宿願を果たすべきであるのにどうして此の⼤難

の場所には来合わせないのか」 と朗々と申しわたした。 

そして最後には 「⽇蓮が今夜首を切られて霊山浄土へ参ったときには、まず、

天照太神・正八幡こそ起請を用いない神であったと名をさしきって教主釈尊に

申し上げよう。 それを痛いと自覚されるならば、⼤至急お計らいなされ」 と

言って、また馬に乗った。 

（現代語訳は御書講義録より） 

 

 

＜１＞ 仏法で説く「神」について  

 

 はじめに、仏法で説く八幡⼤菩薩などの「神」について確認しておきたい。 

『仏教哲学⼤辞典・第 3 版』の解説では： 

 

 仏教では法（ダルマ）こそが根本であるとする⽴場から、世界創造をなす絶対

神を認めず、また神々への帰依・信仰も認めないが、 

他方 バラモン教やヒンズー教の神々を法の⼒用を⽰すものとして受容した。 

（中略） 

これらの諸天、神々は仏法上では宇宙や⽣命の働きの一部を⽰すものと考えら

れ、善神としての役割を与えられるのである。 

仏教哲学⼤辞典・第 3 版 247 頁 

 

■ まず、上の解説にもあるように「仏教では法（ダルマ）こそが根本であるとする⽴場

から、世界創造をなす絶対神を認めず、また神々への帰依・信仰も認めない」。 

本来 仏教では、⽇本古来の八幡神（＝八幡⼤菩薩）なる霊的な実体が実際に存在して、八

幡宮の社殿に宿っていたり 八幡宮から出て天に上ったり 天から下りてくる といった実

体的な「神」を⽴てる考え方も、それに基づいた八幡神（＝八幡⼤菩薩）への帰依・信仰



 4

も認めないはずである。 

 

その意味で、⽇蓮遺文での神天上や八幡叱責で説かれる文言は、本来の仏教の⽴場に⽴っ

た言説・言動ではなく、対告衆の機根を考慮して あえて〝神社の社殿には祭神が宿ってい

る” という神道の信仰の前提に⽴った言説・言動 と考えられる。 

 

（現代の観光目的の参詣などは別として）神社に参詣することは、神社の境内に入り、社

殿に祀（まつ）ってある祭神に礼拝することを目的とした宗教的⾏為である。 

だから、信仰を異にする仏教徒が神社に参詣することは、本来はありえない。 

また、神札を祀って祈ることも神道の信仰実践であって、仏教では認められない。 

牧⼝初代会⻑と⼾田⼆代会⻑が、戦時中、神札受容を拒否したのも当然である。 

 

須田晴夫氏は、⽇向ら五⽼僧が ⽇蓮の滅後に 神社参詣を容認したことの背景の一つに、

当時の社会が神社参詣を否定することに対して強い反発を⽰していたことをあげている： 

 

 また、五⽼僧の神社参詣容認の背景には、神祇信仰が盛んだった中世社会にお

いて実際に神祇不拝の態度をとることには強い抵抗があったことが考えられ

る。 

（＊中略） 

⽇蓮滅後まもない当時においても神祇不拝の態度を実際に貫けば、社会全体か

ら異端視される状況にあったと思われる。 

そこで五⽼僧は、社会との摩擦を起こさないことを最優先して神社参詣を容認

していったと推定される。 

（須田晴夫『⽇興門流と創価学会』23 頁） 

 

当時の世間が 神社に参詣しないことに対して強い抵抗を⽰す中で、⽇蓮は「⽴宗以来、⽣

涯にわたって門下の神社参詣を容認することはなかった」（須田・前掲書 22 頁）。 

 当時の鎌倉時代は、うち続く災禍により⺠衆は苦しみ抜いていた。 

⽇蓮は、仏説に照らして、⼈々を苦しめる災難の原因が ⼈々の正法に対する一念のあり方

にある、即ち ⼈々が正法に背き邪法を信奉していることにある、と判断したからこそ、襲

いかかる三類の強敵を ものともせずに、苦しむ⺠衆を救済するために〝邪義・邪宗” を破

折し続けたのである。 



 5

その⽇蓮の強い⺠衆救済の一念を、⽇向ら五⽼僧は継承しなかったようである。 

 

■ また、先の解説によれば、仏教では、古来の神道の神々は「宇宙や⽣命の働きの一部

を⽰すものと考えられ、善神としての役割を与えられ」た。 

一念三千・依正不⼆の法理に基づけば、正法の実践者の周囲・環境には、その実践者の一

念の反映として 実践者を守護する働きが現れてくることになる。 

守護の働きは、具体的な⼈間や集団の働きだったり、社会の動きや自然界の動きだったり

と、様々な形をとって現れてくる。 

そのような、正法の実践者を守護する働きを象徴するものとして、仏教では八幡⼤菩薩な

どの古来の神々を捉え直したわけである。 

 

 ⽇蓮は、天台⼤師・妙楽⼤師の言を引きつつ「神の護ると申すも、⼈の心つよきによる

とみえて候」としている： 

 

 されば、妙楽⼤師のたまわく「必ず心の固きに仮って、神の守り則ち強し」等

云々。 ⼈の心かたければ、神のまぼり必ずつよしとこそ候え。   

乙御前御消息 1689 ページ 

 

 摩訶止観第八に云わく、弘決第八に云わく「必ず心の固きに仮って、神の守り

則ち強し」云々。 

神の護ると申すも、⼈の心つよきによるとみえて候。 

四条⾦吾殿御返事（⽯⻁将軍御書） 1608 ページ 

 

つまり、〝神の護り” の働きは ⼈の心（＝一念）の強さ次第で決まる、と。 

〝神の護り” の働きは、⼈の心（＝一念）の反映ということである。 ⼈の心（＝一念）

を「体」とすれば、諸天善神の働きは その「影」の関係にある。 

「体」と「影」の関係については： 

 

 影は体より⽣ずるもの。  

法華経をかたきとする⼈の国は、体にかげのそうがごとくわざわい来るべし。 

法華経を信ずる⼈は、せんだんにこうばしさのそなえたるがごとし。 

⼗字御書  2037 頁 



 6

 

「影は体より⽣ずるもの」であり、「体にかげのそう」のであって、「影」はあくまでも「体」

の環境への反映ということである。 

 

「法華経をかたきとする⼈の国は、体にかげのそうがごとくわざわい来るべし。」 

とは、まさに⽴正安国論の神天上として説かれている事態である。 

 

この⽇蓮の、「神」の働きを ⼈間の一念（体）の反映（影）とする捉え方は、仏法の一念

三千・依正不⼆の法理に基づいており、創価学会に於いても一貫している。 

 

池田名誉会⻑の発言では： 

 

 「八幡」とは、⽣活の資糧を提供する“天界の働き”をさし、その法界の“機

能”――それが「八幡⼤菩薩」と命名され、私どもが拝している御本尊のなか

にも、厳然としたためられております。 

第 1 回品川区幹部総会 1973.11.23 「池田⼤作講演集」第 6 巻 

 

 諸天善神とは、国土、⺠衆を守り、福をもたらす宇宙の働きであり、衆⽣の 

一念に対応する外界の働きのあらわれといえよう。 

いわば、⼤自然や社会のもたらす、さまざまな恩恵も、諸天善神の働きとい 

える。 

⼩説「新・⼈間革命」第 18 巻 「前進」 

 

 天照⼤神等は、あくまで「一念三千」という⽣命の全体観の中に、天界の一 

部として位置づけられ、宇宙の善なる働きを表象する役割を担っているわけ 

である。 

8・24 記念杉並区幹部会 1987.8.27 池田⼤作全集第 69 巻 

 

御書講義録でも: 

 

 所詮、諸天といっても、主体者の一念の姿勢が周囲の⼈々の⽣命や社会・自 

然の依報に反映したところにあらわれたものである。 



 7

崇峻天皇御書・⽇蓮⼤聖⼈御書講義 第 24 巻 刊⾏年 昭和 49 年(1974 年) 

 

 妙楽⼤師の止観輔⾏伝弘決に「必ず心の固きに仮りて神の守り則ち強し」と 

あるように、諸天善神といっても、主体者の御本尊を信ずる強い一念があると

き、自⾝を取り巻く環境はもちろん、⼤宇宙のいかなる働きであれ、その強き

一念に動かされ、幸福の方⾏へと動き、働くことを意味している。 

檀越某御返事・⽇蓮⼤聖⼈御書講義 第 28 巻 1986 年 1 月 

 

このように、諸天善神とは「衆⽣の一念に対応する外界の働きのあらわれ」（「新・⼈間革

命」）という捉え方は、創価学会の教学では常識とされていたことである。 

『「⽴正安国論」に学ぶ』では次のようにまとめている： 

 

 もとより魔と⻤は実体的・⼈格的な存在としてあるのではなく、宇宙法界に具

(そな)わる⽣命の働き(用)と考えられる。 

諸天善神の働きがプラスの作用とすれば、魔と(悪)⻤はマイナスの作用と 

いえる。 

⼤聖⼈は『治病⼤⼩権実違目』に、 「法華宗の心は一念三千・性悪性 

善・妙覚の位に猶備われり 元品の法性は梵天・帝釈等と顕われ元品の無明は 

第六天の魔王と顕われたり」(御書九九七頁) と仰せられている。 

すなわち、一念三千の法理から⾒れば、諸天善神、第六天の魔王の働きは、 

ともに、⼈間の⽣命の一念の反映であり、根源の一念が元品の法性に⽀配さ 

れれば梵天・帝釈等の諸天善神の働きが発動し、逆に元品の無明に⽀配され 

れば第六天の魔王及び諸の悪⻤の働きを呼び起こすことになるのである。 

豊島区・北区(東京)⻘年部編『「⽴正安国論」に学ぶ・8』 

 

要するに、一念三千・依正不⼆の法理から⾒れば、「諸天善神」や「魔」、「悪⻤」といった

文言も、衆⽣の一念に対応して現れる外界・環境の働きを象徴する表現である。 

⼈間の一念が正法に則れば（＝元品の法性に⽀配されれば）外界には〝プラスの作用”（「諸

天善神」の働き）が発動してくるし、⼈間の一念が正法に背けば（＝元品の無明に⽀配さ

れれば）外界には〝マイナスの作用”（「魔王」や「悪⻤」の働き）が発動してくる、とい

うことになる。 

 



 8

 以上のことを、社会の⼤多数の⼈間の一念のあり方と、個⼈の一念のあり方に分けて整

理してみたい。 

というのも、『⽴正安国論』で神天上として説かれる法門は、「世皆正に背き」とあるよう

に、「世皆（よ みな）」、すなわち〝社会の⼤多数の⼈間の一念のあり方” が社会全体にど

う反映してくるかについて説いているが、 

一方で、『諫暁八幡抄』の次の一節： 

 

 此の⼤菩薩は宝殿をやきて天にのぼり給うとも法華経の⾏者・⽇本国に有るな

らば其の所に栖み給うべし （＊中略）昼夜に守護すべしと⾒えたり。 

諫暁八幡抄 747 頁 

 

では、「法華経の⾏者」〝個⼈の一念” の周囲への反映として「法華経の⾏者」を守護する

働きが現れてくることが述べられており、その守護の働きは、〝社会の⼤多数の⼈間の一

念” が正法に背いていても（＝神天上の事態であっても）現れてくる、とされている。 

つまり、〝個⼈の一念” に対応する外界の働き（法華経の⾏者への守護）は、〝社会の⼤

多数の⼈間の一念” に対応する外界の働き（「災起こり、難起こる」 神天上の事態）とは

次元を異にしていて、後者から独⽴して現われてくることになる。 

 

［A］先ず、社会の⼤多数の⼈間の一念に焦点を当てると： 

 

［A１］ 社会の⼤多数の⼈間の一念が正法に則れば、社会全体に〝プラスの作用”（「諸

天善神」の働き）が発動してくる。 『⽴正安国論』によれば「国に衰微無く土に破壊無く

んば、⾝はこれ安全、心はこれ禅定ならん」（⽴正安国論 45 頁）という状態になっていく： 

 

 汝、早く信仰の寸心を改めて、速やかに実乗の一善に帰せよ。しからば （＊

中略） 国に衰微無く土に破壊無くんば、⾝はこれ安全、心はこれ禅定ならん  

⽴正安国論 45 頁 

 

［A2］ 社会の⼤多数の⼈間の一念が正法に背けば、社会全体に〝マイナスの作用”（「魔」

や「悪⻤」の働き）が発動してくる結果、七難などの災難が起こってくる。 これが⽴正

安国論に説かれる神天上という事態である： 

  



 9

 世皆正に背き、⼈ことごとく悪に帰す。 

故に、善神は国を捨てて相去り、聖⼈は所を辞して還りたまわず。 

ここをもって、魔来り、⻤来り、災起こり、難起こる。 

⽴正安国論 25 頁 

 

［B］次に、個⼈の一念に焦点を当てると： 

 

［B1］ ある個⼈が正法に則っていれば、その個⼈の周囲には〝プラスの作用”（「諸天善

神」の働き）が発動してくる。 

社会の⼤多数の⼈間の一念が正法に背いていようが、ある個⼈が正法に則っていれば、そ

の個⼈の周囲には、〝プラスの作用”（「諸天善神」の守護の働き）が発動してくる。 

『諫暁八幡抄』で「此の⼤菩薩は宝殿をやきて天にのぼり給うとも法華経の⾏者・⽇本国

に有るならば其の所に栖み給うべし」「南無妙法蓮華経と申す⼈をば、⼤梵天・帝釈・⽇月・四

天等、昼夜に守護すべしと⾒えたり」と説かれているのは この事態である。 

 

 今、八幡⼤菩薩は、本地は月氏の不妄語の法華経を、迹に⽇本国にして正直の

⼆字となして賢⼈の頂にやどらんと云々。 

もししからば、この⼤菩薩は宝殿をやきて天にのぼり給うとも、法華経の⾏者

⽇本国に有るならば、その所に栖み給うべし。 

法華経の第五に云わく「諸天は昼夜に、常に法のための故に、しかもこれを衛

護す」文。 

経文のごとくば、南無妙法蓮華経と申す⼈をば、⼤梵天・帝釈・⽇月・四天等、

昼夜に守護すべしと⾒えたり。 

諫暁八幡抄 747 頁 

 

⻯の⼝の法難で起こった法華経の⾏者・⽇蓮を守護する働きは、このことを実証するもの

と言える。 

 

［B２］ ある個⼈が正法に背けば、その個⼈の環境には〝マイナスの作用”（「魔」や「悪

⻤」の働き）が発動してくる。 

たとえ社会の⼤多数の⼈間の一念が正法に則っていても、ある個⼈が正法に背けば、その

個⼈の環境には〝マイナスの作用”（「魔」や「悪⻤」の働き）が発動してくることになる。 



 10

 

表にまとめてみると： 

 

［A］ 

社会の⼤多数の⼈間の 

一念が 

［A１］ 

正法に則れば → 

 

社会全体に〝プラスの作用”（「諸天善神」

の働き）が発動。 

 

［A２］ 

正法に背けば → 

 

社会全体に〝マイナスの作用”（「魔」や「悪

⻤」の働き）が発動。 

「災起こり、難起こる」神天上の事態 

 

 

［B］ 

個⼈の一念が 

［B１］ 

正法に則れば → 

 

その個⼈の環境には、〝プラスの作用”（「諸

天善神」の守護の働き）が発動。 

 法華経の⾏者を「昼夜に守護」 

 

［B２］ 

正法に背けば → 

その個⼈の環境には〝マイナスの作用”

（「魔」や「悪⻤」の働き）が発動。 

 

 

 



 11

＜２＞ 五⽼僧・⽇向の神社参詣容認について 

 

 以上を踏まえて、神社参拝を容認した五⽼僧・⽇向の云い分を検討してみたい。 

波⽊井実⻑に、神社参詣の是非を問われた⽇向は、 

 

 守護の善神此の国を去と申事は安国論の一篇にて候へとも、⽩蓮阿闍梨 外典

読に片方を読て至極を知らざる者にて候。 

法華の持者参詣せば、諸神も彼の社壇に来会すべく、尤も参詣すべし。 

（『⽇蓮正宗歴代法主全書』第１巻 169 頁） 

【試訳】 

守護の善神がこの国を去るということは⽴正安国論の一部に説かれてはいる

が、⽩蓮阿闍梨・⽇興は外典読みであり、御書を一⾯的に読んでおり、甚深の

意味を知らないのである。 

法華経を持つ者が神社に参詣すれば、諸々の神々も その神社の社壇に帰って

来るのだから、当然 参詣するべきである。 

 

と答えたとされている。 

これについて以下の点を述べたい。 

 

［２－１］ 

 先に確認したように、神社に参詣するとは 神道の信仰にもとづく宗教的⾏為であるから、

信仰を異にする仏教徒が神社に参詣することは 本来はありえない。 

⽇蓮門下であれば、⽇蓮仏法を信じることを止めなければ、即ち退転しなければ神社参詣

はありえない。 

その意味では、⽇向らは自ら仏教徒であること、⽇蓮門下であることを放棄したようなも

のである。 

 

［２－２］   

 ⽇向は、法華の持者が神社に参詣すれば「諸神も彼の社壇に来会す」る、ということを

神社参詣を容認する根拠としたいようである。 

 



 12

上の［A2］で確認したように、『⽴正安国論』で説かれる「災起こり、難起こる」という

〝マイナスの作用” が働く事態は、「世皆正に背き、⼈ことごとく悪に帰」した結果、す

なわち、社会の⼤多数の⼈間の一念が正法に背いた結果である。  

その事態が いわゆる神天上、すなわち “神社の社壇に居るとされる八幡⼤菩薩などの祭神

が 社壇を去って天に上がる” と表現される。 

つまり〝諸神が社壇から去るか来会するか” といったことは、「世皆正に背」いているか

否か、すなわち、［A］の〝社会の⼤多数の⼈間の一念が正法に背いているか否か” の問題

である。 

〝個⼈の⼈間の一念が正法に背いているか否か” （［B］）の問題ではない。 

（ありえないが）仮に「法華の持者」個⼈が神社の境内に入ったとしても、社会の⼤多数

の⼈間の一念が正法に背いている限り、災難が止む事態にはならない、すなわち⽇向の云

う「諸神も彼の社壇に来会す」る事態にはならないのである。 

このように、⽇向の神社参詣を容認する根拠は破綻している。 

⽇向は、社会の⼤多数の⼈間の一念のあり方の次元（［A］）と、個⼈の一念のあり方の

次元（［B］）とを混同しているわけである。 



 13

＜３＞ 宮田幸一氏の神天上と八幡㥫責に関する記述について 

 

 次に、宮田幸一氏の神天上と八幡㥫責に関する記述について検討したい。 

（＊引用が⻑くなるが）宮田氏は次のように述べている： 

 

 波⽊井実⻑は 

「念仏無間地獄という教義は信仰しているが、神天上の教義は納得できな

い、鎌倉の弟子（⽇昭、⽇朗か）は参詣してもよいというし、⾝延の弟子

（⽇興）は参詣してはいけないと言う。 ⽇蓮に直接聞きたいがもう亡く

なっているので、どちらが正しいか分からない」 

ということを⽇興に述べたら、⽇興は『⽴正安国論』を盾にして神社不参を

主張した。 それでも不審が晴れないので、⽇向に尋ねたら、 

「⽇興は『⽴正安国論』を盾に取り、それはそれなりに正しいけれども、

⽇興は『法華の持者参詣せば諸神も彼の社壇に来会すべし』ということを

知らないのだ、参詣してもよい」 

と説明したので、波⽊井実⻑は⽇向の説明に納得して、神社参詣をした。 

それに対して⽇興は 

「いかに謗法の国を捨てて還らずとあそばして候 守護神の、御弟子の⺠

部阿闍梨参詣する毎に来会すべしと候は、師敵対七逆罪に候わずや」 

と述べて、あくまでも『⽴正安国論』の議論にこだわり、⽇向を「天魔の所

為」「師敵対」「七逆罪」とまで断罪する。 

鎌倉の弟子や⽇向は、⽇蓮が鶴岡八幡宮寺で八幡⼤菩薩を叱咤したという事

例をもとにして、「法華の持者参詣せば諸神も彼の社壇に来会すべし」と判

断したのだろうし、 

また『諌暁八幡抄』（＊括弧内は略）で 

「八幡⼤菩薩は本地は月⽀の不妄語の法華経を迹に⽇本国にして正直の

⼆字となして賢⼈の頂きにやどらんと云云、 

若し爾らば此の⼤菩薩は宝殿をやきて天にのぼり給うとも法華経の⾏者

⽇本国に有るならば其の所に栖み給うべし。」 

という文章も念頭にあって 

（この議論は『⽴正安国論』には存在しなかった議論である）、 

法華経の⾏者の頭に八幡⼤菩薩が降りてくると主張したのかもしれないが、 



 14

⽇興は⽇蓮の事例ではなく、『⽴正安国論』という教説によって、 

しかも『諌暁八幡抄』の議論を無視して、謗法と判断した。 

⽇興は神社不参に関しても『⽴正安国論』の神天上の議論にこだわって、神

社参詣を否定したが、⽇蓮の場合はどうだったのだろうか。 

 （＊中略） 

また⻯の⼝の法難のときに、鶴岡八幡宮寺で、八幡⼤菩薩を叱咤したことが

『種種御振舞御書』で述べられているが、 

もし『⽴正安国論』の神天上の議論が正しければ、鶴岡八幡宮寺には八幡⼤

菩薩は不在であるはずなのに、⽇蓮が叱咤したということは（＊括弧内略）

⽇蓮自⾝が『⽴正安国論』の神天上の議論を遵守していなかったということ

を⽰していると思われる。 

ここでも⽇蓮の自説に対する曖昧性が⽰されているが、 

⽇興は『原殿御返事』で頑なに『⽴正安国論』の神天上の議論を盾にして、

神社参詣を謗法と断定する。 

⽇蓮自⾝が謗法と断定していたならば、⽇興もその事例を指摘すればよいだ

けのことであるが、その事例がなかったから『⽴正安国論』を盾にするしか

なかったと思われる。 

宮田幸一・『本尊問答抄』について 

 

上の宮田氏の発言について何点か述べておきたい。 

 

［３－１］ 宮田氏は： 

 

 波⽊井実⻑は⽇向の説明に納得して、神社参詣をした。 

それに対して⽇興は 

「いかに謗法の国を捨てて還らずとあそばして候 守護神の、御弟子の

⺠部阿闍梨参詣する毎に来会すべしと候は、師敵対七逆罪に候わずや」 

と述べて、あくまでも『⽴正安国論』の議論にこだわり、⽇向を「天魔の所為」

「師敵対」「七逆罪」とまで断罪する。 

 

としている。 

 



 15

しかし、⽇向は、師匠・⽇蓮の『⽴正安国論』の教えに背いたので、常識的に言って 文字

通り「師敵対」となる。 

⽇蓮は、「師敵対」 「師匠に背く」こと を「七逆罪」 と述べている： 

 

 予、愚眼をもって世を⾒るに、たとい念仏申す⼈なれども、この経々を読む⼈

は、多く師弟敵対して七逆罪と成りぬ。 

聖愚問答抄 556 頁 

 

 師匠の釈尊に背く故に、七逆罪の⼈なり。いかでか悪道に堕ちざらんや。   

念仏無間地獄抄 749 頁 

 

故に、⽇蓮の言うことに従えば、『⽴正安国論』に背いた⽇向は、「師敵対」であり 「七

逆罪」 となる。  

 また『⽴正安国論』に背いた⽇向は、「⼤慢を成して」、師匠・⽇蓮の『⽴正安国論』 

を蔑如したことになるので、「一切経を蔑如」した禅宗と同じく、⽇向のやったことは「天

魔の所為」ということなる： 

 

 禅宗は、梁の世に達磨⼤師、楞伽経等をもってす。⼤乗の空の一分なり。 

その学者等、⼤慢を成して教外別伝等と称し、一切経を蔑如す。天魔の所為な

り。 

真言諸宗違目 1293 頁 

 

以上のように、⽇興の⽇向に対する批判は、一貫して⽇蓮の教えを基準にしたものである。 

⽇興は あくまでも⽇蓮の弟子として⽇蓮の言うことに従ったまでである。 

 

 

［３－２］ 次に宮田氏は： 

 

 鎌倉の弟子や⽇向は、⽇蓮が鶴岡八幡宮寺で八幡⼤菩薩を叱咤したという事例

をもとにして、「法華の持者参詣せば諸神も彼の社壇に来会すべし」と判断し

たのだろう 

 



 16

としているが、「⽇蓮が鶴岡八幡宮寺で八幡⼤菩薩を叱咤した」という宮田氏の発言は誤

りである。 

⽇蓮自⾝が種々御振舞御書で述べているように、⽇蓮は、鶴岡八幡宮の参道・「わかみや

こうじ（＊現在の若宮⼤路）にうちいで」た のである。 

 

 頸を切らんがために鎌倉をいでしに、わかみやこうじにうちいでて、四方に兵

のうちつつみてありしかども、⽇蓮云わく「各々さわがせ給うな。べちのこと

はなし。八幡⼤菩薩に最後に申すべきことあり」とて、馬よりさしおりて高声

に申すよう、「いかに八幡⼤菩薩はまことの神か。… 

種々御振舞御書 1230 頁 

 

「わかみやこうじ」（現在の若宮⼤路）は八幡宮の前から由⽐ガ浜へと続く参道。 

⽇蓮は、八幡宮の外の参道の途中に「うちいで」たのであって、 

八幡宮の境内の中に入ったわけではないし、八幡宮の門前に⽴ったわけでもない。 当然、

「参詣」したわけでもない。 

参考文献によれば： 

 

 ⽇蓮が八幡神を諫暁したこの場所は、鎌倉を東⻄に横切る⼤町⼤路か、もうひ

とつ下った辻の薬師堂から百進する廃道（⾞⼤路）が、若宮⼤路と直交する個

所と推定される。 

前者であれば現在の下馬四角、後者であれば一ノ鳥居付近となる。 

⻯の⼝への道筋から考えると、おそらくは前者であったろう。 

佐藤弘夫著 『⽇蓮 ― われ⽇本の柱とならむ』  p.193 

 

 （北条）宣時邸を出発した⼤聖⼈の一⾏は、⻄に向かい、八幡宮の前に出て、

⾚橋（今の太⿎橋）から若宮⼩路を南に進んだか、あるいは幕府の東側に沿っ

て、若宮⼩路に並⾏している⼩町⼩路を南下したかについては、明確な記録が

ない。 

 しかし、少なくとも幕府が判決を下して罪⼈とされていた⼤聖⼈の一⾏が、

幕府尊崇の中心であった八幡宮の表参道を通って南下したとは考えられない。 

また、⼤聖⼈が馬に乗せられていたことは、のちに述べる『稜種振舞御言』で

明らかであるが、当時、参拝者が必ず下馬せねばならなかった下馬四角よりも 



 17

はるかに八幡宮に近い⾚橋付近の若宮⼩路を、罪⼈として馬に乗せられた⼤聖

⼈の一⾏が通れるはずはない。 

 したがって、宣時邸から若宮⼩路南下の経路は否定してよかろう。 

これらのことから⼤聖⼈の一⾏は、現在の⼩町通りを南に進み、夷堂橋を渡っ

て、常栄寺前の古道を今の国道一三四号線に出て、右折したものと考えられる。 

 これから⻄に約三百メートル進んだ所で延命寺橋を渡り、初めて八幡宮の⾒

える下馬四角に出るわけで、ここで表参道若宮⼩路（現在の若宮⼤路）を横切

るのである。 

鎌倉遺跡研究会編 『鎌倉と⽇蓮⼤聖⼈』 p.160 〜 163 

 

八幡宮を出た門前から若宮⼤路を約４００ｍ下った「下馬四ッ角」までは、「参拝者が必ず

下馬せねばならなかった」ので、当然、「罪⼈」として馬に乗せられていた⽇蓮が通れるは

ずがない。 

⽇蓮は、八幡宮を出て若宮⼤路を約４００ｍ下った「下馬四ッ角」で馬を下りて、八幡宮

に向かって “八幡⼤菩薩を叱責” したのである。 

宮田氏が主張している「⽇蓮が鶴岡八幡宮寺で八幡⼤菩薩を叱咤したという事例」は存在

しない。 

 

 

［３－３］ 次いで宮田氏はこう述べている： 

 

 （＊⽇向は）また『諌暁八幡抄』 （＊括弧内は略） で 

「八幡⼤菩薩は本地は月⽀の不妄語の法華経を迹に⽇本国にして正直の

⼆字となして賢⼈の頂きにやどらんと云云、 

若し爾らば此の⼤菩薩は宝殿をやきて天にのぼり給うとも法華経の⾏者

⽇本国に有るならば其の所に栖み給うべし。」 

という文章も念頭にあって、（＊括弧内略） 

法華経の⾏者の頭に八幡⼤菩薩が降りてくると主張したのかもしれない 

 

■ 先ず確認しておきたいのは、 

⽇向は、宮田氏が云っているように「法華経の⾏者の頭に八幡⼤菩薩が降りてくると主張

した」のではなく、「法華の持者参詣せば諸神も彼の社壇に来会すべし」と主張した。 



 18

「法華経の⾏者の頭」ではなく、八幡宮の「社壇に来会」する、と主張したのである。 

宮田氏は不正確な引用をしているが、この違いは決定的である。 

 

『⽴正安国論』（25 頁）によれば、「善神は国を捨てて相去」る神天上の事態は、「世皆正

に背き、⼈ことごとく悪に帰」した結果である。 八幡⼤菩薩が八幡宮の社壇から去った

のも「世皆正に背き、⼈ことごとく悪に帰」した結果、すなわち、［A2］の〝社会の⼤多

数の⼈間の一念”が正法に背いた結果である。 

つまり、八幡⼤菩薩が八幡宮の社壇から去るか来会するかは、〝社会の⼤多数の⼈間の一

念”が正法に背くか則るかによって決まる。 

 

一方、『諌暁八幡抄』で説かれる、八幡⼤菩薩が「賢⼈の頂きにやど」ったり法華経の⾏者

「の所に栖」んだりするのは、［B1］の「賢⼈」個⼈の一念、「法華経の⾏者」個⼈の一念

が正法に則った結果である。  

八幡⼤菩薩などの諸天善神が、個⼈の「所に栖み」「昼夜に守護す」るかどうかは、その個

⼈の一念が正法に則るか、背くか（［B］）によって決まる。 それは、「世皆正に背」くか

どうか、すなわち〝社会の⼤多数の⼈間の一念”が正法に背くか則るか（［A］）にかかわら

ない。 

つまり、〝諸神が社壇から去るか来会するか” といったことは、〝社会の⼤多数の⼈間の

一念が正法に背いているか則っているか” （［A］）によって決まるのであって、 

『諌暁八幡抄』の「議論」のような 〝個⼈の一念が正法に背いているか、則っているか” 

（［B］）によって決まるのではない。 

『諌暁八幡抄』の「議論」は、次元の違う ⽇向の「法華の持者参詣せば諸神も彼の社壇に

来会すべし」という主張の根拠とはならないのである。 

宮田氏も、⽇向と同様、社会の⼤多数の⼈間の一念のあり方の次元（［A］）と、個⼈の

一念のあり方の次元（［B］）とを混同しているようである。 

 

 

［３－４］ その直後に宮田氏は： 

 

 ⽇興は⽇蓮の事例ではなく、『⽴正安国論』という教説によって（＊中略）、（＊

神社参詣を）謗法と判断した。 



 19

と云う。 

宮田氏は別の所でも： 

 

 神社参詣問題に関する⽇興の頑なな態度は、⽇蓮の事跡を考慮にして⽣じたも

のではなく、『⽴正安国論』の神天上の法門を絶対視することから⽣じた。 

と言っている。 

宮田氏の云う「⽇蓮の事例」、「⽇蓮の事跡」とは、宮田氏の云う「⽇蓮が鶴岡八幡宮寺

で八幡⼤菩薩を叱咤したという事例」のことだろうが、先に⾒たように そのような「事例」

「事跡」は存在しない。 

⽇蓮が馬を下りて「八幡⼤菩薩を叱咤した」のは、鶴岡八幡宮寺ではなく、八幡宮寺を出

て若宮⼤路を約４００ｍ下った「下馬四角」に於いてである。 

 

 

［３－５］ （順序が前後するが）宮田氏はこう述べている： 

 

 ⽇興は『原殿御返事』で頑なに『⽴正安国論』の神天上の議論を盾にして、神

社参詣を謗法と断定する。 

⽇蓮自⾝が謗法と断定していたならば、⽇興もその事例を指摘すればよいだけ

のことであるが、その事例がなかったから『⽴正安国論』を盾にするしかなか

ったと思われる。 

 

意味不明な「議論」である。 

⽇蓮が神社参詣を謗法だと断定していたならば、⽇興としては⽇蓮が神社参詣を謗法だと

断定している文証を上げればいいのだ。 なぜ「事例を指摘すればよい」となるのか？ 

⽇蓮が神社参詣を否定してる文証なら、『⽴正安国論』等に明らかである。 

第一、⽇蓮が神社参詣を謗法と断定していたならば、⽇蓮自⾝が神社に参詣した事例など

あるはずがない。  

宮田氏の、〝⽇興は⽇蓮が神社参詣を謗法としていた事例を指摘すればよい” という云い

分は、〝無い事例を指摘すればよい” と言っていることであり、意味不明な妄言という他

は無い。 

 

「事例」は、通常、英語では example に当たる。 



 20

一方、「事実」は、英語では fact に当たる。 

「⽇蓮は神社参詣を認めなかった」という⽇興の主張に対しては、 

⽇蓮が神社に参詣した事例（＝example）の存在が反証となる。 

従って、⽇向や宮田氏が「⽇蓮は神社参詣を認めなかった」という⽇興の主張を否定した

ければ、⽇蓮が神社に参詣した事例（＝example）をあげればいい。 

そして、既に⾒たように、⽇蓮が神社に参詣した事例（＝example）など無いのである。 

宮田氏は、「⽇蓮が鶴岡八幡宮寺で八幡⼤菩薩を叱咤したという事例」を “⽇蓮が神社に

参詣した事例” としたいようだが、⽇蓮が八幡⼤菩薩を叱咤した場所は鶴岡八幡宮寺では

なく、八幡宮寺から出て若宮⼤路を約 400 メートルほど下った「下馬四ッ角」である。 

⽇蓮が神社に参詣した事例（＝example）など無い ―― この事実（=fact）は、「⽇蓮

は神社参詣を認めなかった」という⽇興の主張を⽀持していることになる。 



 21

［３－６］ 宮田氏は、次のように⽇蓮を批判する： 

  

 もし 『⽴正安国論』 の神天上の議論が正しければ、鶴岡八幡宮寺には八幡⼤

菩薩は不在であるはずなのに、⽇蓮が叱咤したということは（＊括弧内略）⽇

蓮自⾝が『⽴正安国論』の神天上の議論を遵守していなかったということを⽰

していると思われる。 

ここでも⽇蓮の自説に対する曖昧性が⽰されている 

 

宮田氏が「『⽴正安国論』 の神天上の議論」だと云う 「鶴岡八幡宮寺には八幡⼤菩薩は

不在である」という説は、〝八幡⼤菩薩は八幡宮の社殿に宿っている” という八幡信仰の

前提に⽴った説である。  

つまり宮田氏は、⽇蓮が『⽴正安国論』で説いた神天上の法門を、神道の信仰の前提に⽴

った説と理解していることになる。 

しかし、そもそも仏法者・⽇蓮の主張は、仏法の法理に基づいた説であって、神道の信仰

の前提に⽴ったものではないはずである。 

宮田氏は「⽇蓮の自説に対する曖昧性」と云っているが、〝仏法者・⽇蓮自⾝の説” とい

う意味での「⽇蓮の自説」は、あくまでも仏法の法理に基づいた主張のはずである。 

 

『⽴正安国論』の「善神は国を捨てて相去り」といった神天上の文言を使って仏法者・⽇

蓮が言いたかったこと（＝仏法者・⽇蓮の「自説」）は、〝社会の⼤多数の⼈間の一念が

正法に違背している時は、その環境への反映として社会全体に災難が起こってくる”（上記

［A2］） ということである。 それは、あくまでも仏法の一念三千・依正不⼆の法理に

則った説である。 

「善神は国を捨てて相去り」といった神天上の文言は、その⽇蓮の「自説」を、あえて対

告衆である幕府の要⼈の八幡信仰の前提（＝〝神社には祭神が宿っている” という前提）

に⽴って表現したもので、随他意の方便と言える。 

 

■ 八幡叱責についていえば、 

 八幡⼤菩薩など諸天善神の働きが ⼈間の一念のあり方の反映であるならば、『種々御振

舞御書』で説かれる ⽇蓮による八幡⼤菩薩に対する叱咤（＝八幡叱責）ということも、本

来なら、⽇蓮の心、一念において為されるべきことである。 他⼈の前で声を出して⾏わ

れることではないはずである。 



 22

 また、八幡叱責を⾏った時点では、世の中は依然として災難の渦中にあった。 即ち 社

会全体の環境の調和を保持する働き（＝諸天善神の働き）が失われていた（［A2］）。 

八幡信仰の前提に⽴って云えば〝八幡⼤菩薩は八幡宮にいなかった” ことになる。 

これらのことは、当然、⽇蓮も承知していたはずである。 

 

 その上で⽇蓮は敢えて、居並ぶ兵⼠たちの前で八幡宮に向かって声を出して〝八幡⼤菩

薩を叱責” したのである。 

それは、兵⼠たちが信奉する八幡⼤菩薩を叱責するという形をとって、居並ぶ兵⼠たちに

メッセージを送るためだったと考えられる。 

兵⼠たちが どれだけ⽇蓮の神天上の説について聞き及んでいたかは知る由もないが、少な

くとも、彼らは〝幕府の守護神・八幡⼤菩薩は八幡宮に宿っている” という八幡信仰の前

提に基づいて⾏動していた。 ⽇蓮は あえて彼らのその前提に⽴って〝八幡⼤菩薩に向か

って物申す” という形をとったと思われる。 

 

 ⽇蓮が兵⼠たちに送ったメッセージは、一つには「⾝に一分のあやまちなし」とあるよ

うに 自⾝の無実と仏法上の正当性を訴えることだろう。 

また、⽇蓮には、一念三千・依正不⼆の法理の上から、自分の仏法上の正しさを証明する

守護の働きが なんらかの形で現れてくる（［B1］）に違いない、という強い確信があっ

たはずである。 その確信があったからこそ、最後に八幡⼤菩薩に対して「いそぎいそぎ

御計らいあるべし」と締めくくったものと思われる。  

八幡㥫責の目的は、自⾝の正当性の主張と同時に、八幡⼤菩薩の「御計らい」、すなわち諸

天善神の守護の働きが必ず現れるという確信と〝予言” を居並ぶ兵⼠たちに伝えることに

あったと考えられる。 

その目的のために、⽇蓮は あえて〝八幡宮にいなかったはずの八幡⼤菩薩に向かって叱責

する” という形をとったものと思われる。 

 

 ちなみに、その〝予言” は、直後の⻯の⼝での（おそらく轟音を伴った）〝光りもの" 

の出現によって的中し、〝諸天善神による守護の働き” が現れることとなった。 

⽇蓮は、四条⾦吾には「月天子は光り物とあらわれ⻯の⼝の頸をたすけ」（四条⾦吾殿

御消息 1517 頁）と語っていたようだが、 

⽇蓮が八幡⼤菩薩を「いそぎいそぎ御計らいあるべし」と叱咤していた所を目撃して

いた兵⼠たちは、〝光りもの" の出現を 八幡⼤菩薩の「計らい」が現れたと受け止め



 23

たとしても不思議ではない。 

―― 自分たちが信奉する幕府の守護神・八幡⼤菩薩が、⽇蓮を守護した！ 

―― 八幡⼤菩薩は⽇蓮の味方をしている！ 

それは、居並ぶ兵⼠たちに 測り知れない衝撃を与え、自分たちが⽇蓮の首を斬ること

を正当化する根拠が一気に崩壊する思いだっただろう。 

だから、⽇蓮の首を斬る者が誰もいなくなってしまった と考えられる。 

 

 宮田氏は、八幡叱責の際には「⽇蓮自⾝が『⽴正安国論』の神天上の議論を遵守してい

なかった」と云う。 

それは、幕府の要⼈相⼿の随他意の方便（＝神天上）の文言と、居並ぶ兵⼠達相⼿の随他

意の方便（＝八幡叱責）の言動が⽭盾している点を言い⽴てるものである。 

 しかし、仏法の法理に基づいた⽇蓮の「自説」という観点で言えば、 

⽇蓮は、『⽴正安国論』での 神天上の文言を使った〝社会の⼤多数の⼈間の一念が正法に

背けば その環境への反映として社会全体に災禍が起こってくる” （［Ａ2］）という「自

説」を遵守しつつ、 

八幡叱責で、〝個⼈の一念が正法に則れば その環境への反映として その個⼈を守護する

働きが起こってくる” という「自説」（［Ｂ１］）と〝予言” を説いたのである。  

仏法の法理に基づいた⼆つの「自説」は次元を異にしており、互いに⽭盾することはない。 

仏法の法理に基づいた⽇蓮の「自説」という観点で言えば、宮田氏の云う「⽇蓮の自説に

対する曖昧性」など どこにもない。 

随他意の方便の説と仏法の法理に基づいた説の違いを不問にして、表⾯に顕われた文言を

千篇一律に「⽇蓮の自説」とみなして その整合性をあげつらう宮田氏の論じ方の方に問題

があると言わなければならない。 


